
U N I E N D O  E L
C I E L O  Y  L A
T I E R R A .

I  T R I M E S T R E  -  2 0 2 6

C o m e n t a r i o  a l
t e x t o  b í b l i c o  

U N I D A D  M E D I A N T E  L A
H U M I L D A D



“Por tanto, si hay alguna consolación en Cristo, si algún
consuelo de amor, si alguna comunión del Espíritu, si algún
afecto entrañable, si alguna misericordia, completad mi
gozo, sintiendo lo mismo, teniendo el mismo amor,
unánimes, sintiendo una misma cosa”. (Filipenses 2:1-2)

Debido a su propia experiencia, el apóstol Pablo sabía
que los cristianos de Filipos también enfrentarían
persecuciones y encarcelamientos. Por tal motivo, y
empleando un lenguaje de exhortación, llama a sus
lectores a la unidad, haciendo énfasis hasta tres veces
para que comprendieran la urgente necesidad que tenían
de ella. 

Ahora, para lograr una unidad impenetrable, la humildad
en el corazón es ineludible, y así lo expresa Pablo en los
siguientes versículos:

“Nada hagáis por contienda o por vanagloria; antes bien
con humildad, estimando cada uno a los demás como
superiores a él mismo; no mirando cada uno por lo suyo
propio, sino cada cual también por lo de los otros” (v.3-4).

L A  F U E N T E  D E  L A  U N I D A D  Y  L A
H U M I L D A D



La perfecta unidad solo puede provenir de un corazón en
el que rebosa el amor; y según la inspiración el verdadero
amor “no busca lo suyo” (1 Corintios 13:5). En este sentido,
el apóstol Pablo amonesta a los filipenses a estimar a los
demás como superiores, no buscando la primacía o la
exaltación, sino sirviéndoles como Cristo sirvió a la
humanidad. 

Como es evidente, las características descritas hasta
este punto son objetivamente imposibles de replicar en
un corazón no regenerado. El ser humano en su estado
pecaminoso natural no busca el bienestar de otros, sino
la imposición; solo una vida transformada en el amor de
Dios es capaz de estimar a su semejante como un
superior, buscando el bienestar de sus hermanos antes
que el propio. 

Contemplar a Cristo es el único camino que nos
garantiza esta transformación. La vida abnegada que
el Salvador tuvo en la tierra sanando enfermos,
consolando a los quebrantados de corazón, y lavando los
pies de sus discípulos, es el ejemplo más contundente de
la humildad que proviene del cielo. 

Pablo lo sabía, y por ello expresó con toda la capacidad
del limitado lenguaje humano, el nivel de humillación que
Cristo estuvo dispuesto a experimentar para la salvación
de la humanidad.

L A  F U E N T E  D E  L A  U N I D A D  Y  L A
H U M I L D A D



“Haya, pues, en vosotros este sentir que hubo también en
Cristo Jesús, el cual, siendo en forma de Dios, no estimó el
ser igual a Dios como cosa a que aferrarse, sino que se
despojó a sí mismo, tomando forma de siervo, hecho
semejante a los hombres; y estando en la condición de
hombre, se humilló a sí mismo, haciéndose obediente hasta
la muerte, y muerte de cruz” (Filipenses 2:5-8). 

Esta es una de las declaraciones más relevantes que
encontramos en la Biblia sobre la divinidad de Cristo, y
por lo tanto, debemos analizarla con un profundo y
excelso sentido de reverencia. 

En primer lugar, debemos librarnos de la tentación de
analizar el texto desde una perspectiva griego-filosófica.
Sí, el texto original está escrito en el idioma griego koiné,
pero recordemos que el apóstol Pablo escribe desde un
trasfondo hebreo, relacionado directamente con las
escrituras del Antiguo Testamento. 

Una interpretación bajo el paradigma occidental clásico
nos llevaría a pensar que Pablo tiene como objetivo
plantear un argumento sobre la “esencia ontológica” de
Cristo. No obstante, y teniendo en cuenta el contexto
tanto personal del apóstol, como el de la intención de la
epístola, podemos deducir con mayor certeza que sus
motivos están más relacionados con el plan de salvación. 

N O  E S T I M Ó  E L  S E R  I G U A L  A  D I O S



La palabra “forma” (griego morphē/μορφή) tiene un
paralelo muy cercano con la palabra hebrea que traduce
como “imagen” (ṣelem/ם לֶ esta es la palabra que se usa ;(צֶ
en Génesis 1:18 “Entonces dijo Dios: Hagamos al hombre a
nuestra imagen, conforme a nuestra semejanza”. 

¿Qué relevancia tiene este detalle? Pues, a Adán Dios lo
hizo conforme a su imagen, pero aún así desobedeció al
comer del fruto que según Satanás “los haría como Dios”.
En contraparte, Cristo no estimó el ser igual a Dios, sino
que con suprema humildad se despojó de su divinidad
para ganar por su obediencia la vida eterna que Adán
perdió. 

Se trata, entonces, de una comparación entre los dos
adanes, una figura que el apóstol Pablo estaba habituado
a usar (1 Corintios 15:45-49 y Romanos 5:12-21); lo que
tiene más sentido como contexto del discurso que el de
una discusión sobre la esencia de Cristo. 

N O  E S T I M Ó  E L  S E R  I G U A L  A  D I O S



“Porque lo que era imposible para la ley, por cuanto era
débil por la carne, Dios, enviando a su Hijo en semejanza de
carne de pecado y a causa del pecado, condenó al pecado
en la carne” (Romanos 8:3).

En la angustiosa pregunta del capítulo 7 de la epístola a
los romanos: “¿quién me librará de este cuerpo de muerte?”
(v.24) se ejemplifica lo que Pablo intenta explicar más
adelante: “lo que era imposible para la ley, por cuanto era
débil por la carne”. La obediencia a la ley estaba impedida
por la debilidad de la naturaleza humana, pero Dios envió
a su Hijo “en semejanza de carne de pecado” para que por
su vida perfecta y su muerte, el pecado fuera
condenado en la carne. 

Asímismo, el hecho de que Cristo compartiese nuestra
naturaleza sería el aval de que podríamos ser socorridos
en nuestras tentaciones, ya que Él participó también de
la tentación: 

“Así que, por cuanto los hijos participaron de carne y
sangre, él también participó de lo mismo, para destruir
por medio de la muerte al que tenía el imperio de la
muerte, esto es, al diablo, y librar a todos los que por el
temor de la muerte estaban durante toda la vida sujetos
a servidumbre. Porque ciertamente no socorrió a los
ángeles, sino que socorrió a la descendencia de
Abraham”. 

E L  P R O P Ó S I T O  D E  L A  E N C A R N A C I Ó N  



“Por lo cual debía ser en todo semejante a sus hermanos,
para venir a ser misericordioso y fiel sumo sacerdote en
lo que a Dios se refiere, para expiar los pecados del
pueblo. Pues en cuanto él mismo padeció siendo
tentado, es poderoso para socorrer a los que son
tentados”. (Hebreos 2:14-18).

La frase “en todo semejante” (griego: katà pánta
homoiōthēnai/κατὰ πάντα ὁμοιωθῆναι) se traduciría
mejor “en todas las cosas semejante”, por lo que el
texto en precisión no nos da motivo para pensar que
Cristo no es capaz de entender alguna de nuestras
tentaciones, y es esto precisamente lo que lo habilita
para socorrernos. 

Teniendo esto en mente, la inspiración nos llama: 

“Por tanto, teniendo un gran sumo sacerdote que traspasó
los cielos, Jesús el Hijo de Dios, retengamos nuestra
profesión. Porque no tenemos un sumo sacerdote que no
pueda compadecerse de nuestras debilidades, sino uno
que fue tentado en todo según nuestra semejanza, pero sin
pecado. Acerquémonos, pues, confiadamente al trono de la
gracia, para alcanzar misericordia y hallar gracia para el
oportuno socorro”. (Hebreos 4:14-16).

De esta manera, se comprende el propósito de la
encarnación y exaltación de Cristo: 

E L  P R O P Ó S I T O  D E  L A  E N C A R N A C I Ó N  



“Por lo cual Dios también le exaltó hasta lo sumo, y le dio un
nombre que es sobre todo nombre, para que en el nombre
de Jesús se doble toda rodilla de los que están en los cielos,
y en la tierra, y debajo de la tierra; y toda lengua confiese
que Jesucristo es el Señor, para gloria de Dios Padre”.
(Filipenses 2:9-11). 

¡Que esta breve guía sea usada por Dios para edificarte! 

E L  P R O P Ó S I T O  D E  L A  E N C A R N A C I Ó N  


